Sebastian Baumgartens irritierende Tolstoi-Inszenierung in Disseldorf: ,Die Macht der Finsternis”

Eine Zumutung. Witende Proteste, Buhrufe im Disseldorfer Schauspielhaus, kaum Bravos,
verhaltener Applaus. Offensichtlich ist diese Premiere durchgefallen. Wo vor knapp einem Jahr
Andrea Breths Isaak-Babel-Ausgrabung ,Marija” gefeiert wurde, stét nun eine weitere
Wiederentdeckung eines vergessenen russischen Dramas auf entschiedene Ablehnung: Sebastian
Baumgarten hat Leo Tolstois Finfakter ,Die Macht der Finsternis” von 1885/86 inszeniert. Doch
anders als Breth belésst Baumgarten es nicht bei einer feinfGhligen historischen Rekonstruktion des
Stoffs; er zielt auf eine Provokation. Als wére es das Néchstliegende von der Welt, hillt er Tolstois
wuchtige Bauerntragédie in das Kleid der Revolution. Und darin klappern die alten Knochen
auBerst unbehaglich.

Was bezweckt der Moralist Tolstoi, und was der Aufklérungsdialektiker Baumgarten? Der russische
Dichter erzghlt eine gruselige Mér vom Knecht, der Herr werden will. Der noch nicht sehr alte
Bauer Pjotr liegt in einer langen Agonie, sein Knecht Nikita liebdugelt mit der Herrin Anisja und
zugleich mit deren Stieftochter Akulina, vor allem aber mit dem vielen Geld, das der Bauer
irgendwo versteckt hat. Da Pjotr nicht schnell genug sterben will, hilft man nach: Gift. Neun
Monate vergehen: Nikita hat Anisja geheiratet, doch Akulina bringt sein Kind zur Welt. Da man die
geistig schwache junge Frau anderweitig verheiraten will, muss das Neugeborene umgebracht
werden. Nikita besorgt das eigenhéndig. Am Schluss aber zeigt er — offenbar echt empfundene —
Reue.

Des Grafen Tolstoi Botschaft ist klar: ,Eine Siinde zieht die andere nach sich.” Und die Ursache fir
die Kette der Verhangnisse, von denen die Geschichte handelt, lasst sich ebenso klar benennen: Es
ist die mangelnde Gottesfurcht, die Betdubung des Gewissens mit Alkohol, Gier und Geilheit. Es ist
aber auch — und hier erhdlt das Drama geradezu eine Flaubert’sche Dimension — die menschliche
Dummbheit, die ,befise”, die im russischen Original im Wort ,Finsternis” mitklingt. Und das
Tierische im Menschen bringt die Inszenierung drastisch ins Bild, indem sie die Figuren, auch die
weiblichen, stark behaart auftreten ldsst. Kaum einer artikuliert sauber, die meisten haben
mindestens einen Sprachfehler, Akulina ist nicht nur etwas zurickgeblieben, sondern schwer
behindert, und ausgerechnet der einzige lupenreine Moralist im Stick, Nikitas Vater Akim, aus dem
Rainer Galke einen hinkenden Freak macht, ersetzt in seiner Rede jedes zweite Substantiv durch
das Stammelwort ,Ding”.

Hier setzt die Provokation (auch schon bei Tolstoi Gbrigens) ein, ist aber noch langst nicht am Ziel.
Denn der eigentliche Clou der Inszenierung liegt in der kithnen Projektion des bauerlichen Sujets
auf das 20. Jahrhundert, auf die Zeit nach der Revolution. In dieser Lesart ist Pjotr nicht allein ein
zaristischer Bauer, sondern zugleich ein Bolschewik mit der Mitze eines Obristen. Der Knecht will
Herr sein: In dieser von Tolstoi beschriebenen Ausgangssituation liegt der Hebel, den Baumgarten
benutzt, um dem Stoff jenseits der religids-moralischen Interpretation eine andere Dimension zu
geben und ein ganzes Jahrhundert — das zwanzigste — in den Blick zu bekommen. Man redet
einander mit ,Genosse” an, Propaganda-Filme werden eingespielt, und unverhofft findet Tolstoi
sich in einer Reihe wieder mit Revolutionssticken von Bulgakow und Sartre, die Baumgarten friher
in DUsseldorf inszeniert hat.

Das ist Uberraschend, aber triftiger, als es sich vielleicht auf den ersten Blick ausnimmt. Das
vermeintliche Licht der Aufkldrung wird gegen die dumpfe Macht der Finsternis gestellt, wie es die
Protagonisten der Revolution proklamiert haben; und doch — so Baumgartens gallige These — I@sst



sich unter verdnderten Vorzeichen die némliche Geschichte erzdhlen, weil der Mensch in seiner
Tierhaftigkeit sich gleich bleibt. Uralte Traditionen wirken fort, vielleicht sogar der Glaube an Gott,
aber mag der Uberdimensionale Pope aus Holz auch noch so drohend mit den Augen rollen
(Bihne: Thilo Reuther) — der schwache Mensch denkt nur an seinen eigenen Vorteil, an die néchste
Schirze, an den Klumpen Gold. Der Parvenu, der zu Geld kommt, Glick bei den Frauen hat, an
seiner eigenen Hybris scheitert und schlieBlich bitter bereut: Darin liegt auch eine bése, kalte
Parabel auf das Scheitern der Utopie, des kommunistischen Systems. In dem Moment, da einer es
wagt, die Leichen im Keller unverhohlen anzusprechen und damit den NutznieBern des Systems in
die Quere kommt, wie Nikita es am Schluss tut, ruft man nach der Polizei und nach der Psychiatrie.
So einer kann nur den Verstand verloren haben.

Trotz des entschlossenen Verzichts auf jeden psychologischen Realismus, auf Tschechow sozusagen
ist das alles glanzend gespielt. Michael Abendroth ist als Pjotr ein Schwachling mit knarzigen,
zerknautschten, beinahe liebenswerten Zigen; Tanja Schleiff als Anisja eine vom Leben
Enttduschte, die dariber die Lust am Bésen entdeckt, assistiert von der urigen dicken Matrjona der
Imogen Kogge; Betty Freudenberg hat den Mut, als Akulina eine traurig degenerierte und dabei
doch noch vom Sex getriebene Idiotin auf die Bihne zu stellen; Till Wonka (Nikita) brilliert in der
Rolle eines von den Ekstasen der Schwéche Hin- und Hergerissenen, suchtméfig rauchend,
saufend, voégelnd: er nuschelt dermaflen, dass man ihn kaum einmal recht verstehen kann, und
dennoch liegt in dieser Figur eine starke Behauptung.

In Disseldorf hat man davon nichts wissen wollen. Die empérten Buhrufe gehen zu Lasten einer
Zuspitzung des Stoffs, der in seinem Naturzustand vermeintlich behaglicher zu goutieren gewesen
wére. Doch misste man zumindest einrdumen, dass die Néhe von blankem Horror und bizarrer
Komik in dieser Auffthrung keine billigen Effekte hervorbringt, sondern tief beunruhigt. Die
Menschen, mit denen wir es hier zu tun bekommen, sind geistige, physische, moralische Krippel
und doch (wirde Tolstoi sagen) Gottes Geschépfe. Das ist keine bequeme, keine unbedingt frohe
Botschaft — mag auch drauBBen vor den Pforten des Schauspielhauses der sifle Wein bereits
glthen: Die Musik der slowenischen Band Laibach mit ihren Glockenspielmotiven singt eine ganz
andere Melodie in die finstere Nacht.

Martin Krumbholz



